
14 REGARDS woxx  10 05 2024  |  Nr 1786

Luxemburgs vergessene Opfer

Die Erinnerung 
neu bestimmen
María Elorza Saralegui

EXPO

ben, weil die Sinti-Familie rassistisch 
als ‚Zigeuner‘ erfasst worden war.

Nach Kriegsende gedachten die 
ersten Monumente und Denkmäler 
Widerstandskämpfer*innen. Erst in 
den 1950er-Jahren begann dann die 
Aufarbeitung und das Gedenken an 
die sechs Millionen ermordeten Juden 
und Jüdinnen. Außer einzelner Aus-
stellungen erinnert sich die Öffentlich-
keit im „Konkurrenzkampf“ der Erin-
nerungskultur jedoch bis heute nur 
wenig an sogenannte Randgruppen.

Deren Schicksalen bietet das frisch 
renovierte Escher Museum mit der 
Ausstellung „Vergessene Opfer des 
NS-Regimes in Luxemburg‟ erstmals 
einen (wenn auch temporären) Platz. 
Den dunkelgrau polierten Pflasterstei-
nen folgend, gelangen Besucher*innen 
eine Treppe hinunter in einen kleinen 
Raum. Anhand von Schwarz-Weiß-Fo-
tos, Archivtexten und Alltagsobjekten 
stellt das Museum das Ergebnis meh-
rerer jahrelanger Recherchen vor.

Denn die Ausstellung stützt sich 
größtenteils auf die Arbeit von fünf 
Historiker*innen, die in den letzten 
Jahren die Geschichten von Betroffe-
nen aufgedeckt haben. Neben Sinti, 
Roma und jenischen Personen, halten 
die Experten sieben andere „verges-
sene“ Minderheiten fest: Personen 
schwarzer Hautfarbe; Personen mit ei-
ner körperlichen oder geistigen Behin-
derung; Zeug*innen Jehovas; Prostitu-

Lange Zeit sah die öffentliche Er-
innerungskultur nach Kriegsende 
über mehrere Menschengruppen 
hinweg. Das Musée national de la 
résistance et des droits humains in 
Esch gedenkt nun erstmals diesen 
vergessenen Opfern des National- 
sozialismus.

Es ist dunkel im unteren Raum. 
Die drei Namen, die in Schreibma-
schinenschrift auf einem blauen Pa-
pierheft abgedruckt sind, sind im 
spärlichen Licht dennoch lesbar. 
Christine, Egon und Robert Georg 
Lehmann. Robert Georg war knapp 
zwei Jahre alt, als er gemeinsam mit 
seinem fünfjährigen Bruder Egon in 
einem Einzeltransport aus Luxem-
burg ins Konzentrations- und Ver-
nichtungslager Auschwitz-Birkenau 
deportiert wurde. Die Mutter Christi-
ne Lehmann starb am 28. März 1944 
im dortigen Häftlingskrankenhaus. 
Robert kam am 27. Juni um, von sei-
nem Bruder fehlt die Spur.

Wie Christine Lehmann und ihren 
Kindern erging es vielen. Ihre Schick-
sale lagen lange Zeit im Verborgenen, 
teils weil die notwendigen  Recherche- 
arbeiten sehr aufwendig sind, doch 
auch wegen ihrer ‚Kategorisierung‘. 
Denn anders als die meisten Häftlinge, 
sind die drei weder jüdisch noch Wi-
derstandskämpfer. Als unwürdig er-
klärten die Nationalsozialisten ihre Le-

Co
py

ri
gh

t: 
w

ox
x)

Anhand von viel Text und Archivmaterial präsentiert die Ausstellung erstmals neue Erkenntnisse über die 
Schicksale übersehener Minderheiten. 

Im Kino

Challengers
Tessie Jakobs

Der Plot in Luca Guadagninos neus-
tem Film ist nebensächlich. Auditiv 
und visuell hat „Challengers“ aber so 
einiges zu bieten.

„You’re alone on the tennis court. 
And there is this one other person who 
cares as much about what happens 
to you as you do, but you can’t talk to 
them. But what if you really needed 
to talk about something? (...) What if 
it was about what was going on with 
you personally? And what if the person 
across the net was involved in that so-
mehow?“ Mit diesen Worten beschrieb 
Drehbuchautor Justin Kuritzkes vor 
zwei Wochen im Podcast „The Big Pic-
ture“ die Ausgangsidee hinter seinem 
Film „Challengers“. Das Szenario, das 
Kuritzkes beschreibt, ist natürlich nicht 
nur im Tennissport denkbar, sondern 
in jeder Einzelsportart, bei welcher die 
Kontrahent*innen einen ganzen Wett-
kampf lang in direktem Blickkontakt 
miteinander sind. Es braucht allerdings 
nicht viel Imagination, um zu erraten, 
weshalb Kuritzkes nicht etwa Tischten-
nis oder Schach als Handlungskontext 
wählte. Spätestens wenn man sieht, wie 
Filmemacher Luca Guadagnino Kuritz-
kes’ Drehbuch für die große Leinwand 
adaptiert hat, dürfte es glasklar sein. 

Dass die beiden Personen, die ge-
geneinander antreten, nicht miteinan-
der reden können, stimmt zwar, der 
sich in den letzten zehn Minuten voll-
ziehende emotionale Höhepunkt von 
„Challengers“ hängt jedoch wesentlich 
von nonverbaler Sprache ab. Mit Blick 
auf Guadagninos bisheriges Werk fällt 
es nicht schwer zu erkennen, weshalb 
der italienische Filmemacher genau 
der richtige für einen solchen Stoff 
ist. „Call Me by Your Name“, um nur 
den bekanntesten seiner Streifen zu 
nennen, wäre nicht das Gleiche ohne 
Guadagninos Gabe, die Gefühle seiner 
Hauptfiguren zu visualisieren. 

Worüber die Protagonisten in 
„Challengers“ – der von Josh O’Connor 
gespielte Patrick einerseits und der 
von Mike Faist gespielte Art anderer-
seits – anlässlich eines Tennismatchs 
so dringend reden müssen, ist nicht so 
klar, wie es Kuritzkes oben erwähntes 

Zitat vermuten lässt. Fakt ist, dass es 
sich bei den beiden Männern um Kind-
heitsfreunde handelt, die die gleiche 
Frau, Tashi (Zendaya), begehren. Fakt 
ist auch, dass von der anfänglichen 
Freundschaft nicht mehr viel übrig ist. 
Daran ist Tashi mindestens genau so 
schuld wie die sportliche Rivalität zwi-
schen den beiden.

Darüber zu spekulieren, was am 
Ende von „Challengers“ noch zusätzlich 
in den beiden Männern vorgeht – was 
sie fühlen, was sie wollen, wo ihre Pri-
oritäten liegen – wäre verschwendete 
Energie. Dafür liefert das Drehbuch zu 
wenige Anhaltspunkte. Die Figuren – 
Tashi inbegriffen – könnten das wahr-
scheinlich nicht einmal für sich selbst 
beantworten. Feststeht, dass sich diese 
drei Menschen zueinander hingezogen 
fühlen und nicht von diesem Dreiecks-
gefüge ablassen können.

Visuelles Erlebnis

Das vermittelt Guadagnino mit der 
Art und Weise, wie er die Körper der 
Figuren in Szene setzt. Die Männer 
werden dabei mindestens genau so 
erotisiert dargestellt wie Tashi. Sexsze-
nen sind hier überhaupt nicht notwen-
dig: Naheinstellungen auf von Schweiß 
nur so triefende, halbnackte Körper 
reichen, um zu vermitteln, wie Patrick, 
Art und Tashi einander sehen. Bezeich-
nend ist dabei, dass hier nicht nur he-
terosexuelles, sondern explizit auch ho-
mosexuelles Begehren dargestellt wird.

Manche Kritiker*innen haben 
„Challengers“ als zweistündigen Wer-
bespot für Sportprodukte bezeichnet. 
Es ist nachvollziehbar, wie man zu 
diesem Urteil kommen kann. Mit sei-
nem Schwerpunkt auf Kameraarbeit 
und Soundtrack ordnet der Film die 
Form eindeutig über den Inhalt ein. 
Das kann man bemängeln. Man kann 
„Challengers“ aber auch dafür fei-
ern, wie in ihm filmische Mittel zum 
Einsatz kommen, um ein visuelles Er-
lebnis zu schaffen, wie man es dieser 
Tage im Kino nur viel zu selten zu se-
hen bekommt.

In fast allen Sälen.

Die sexuelle Anziehung der 
drei Hauptfiguren ist in fast 

jeder Szene spürbar.

©
 20

24
 M

et
ro

-G
ol

dw
yn

-M
ay

er
 Pi

ct
ur

es
 In

c. 

FILM



15REGARDSwoxx  10 05 2024  |  Nr 1786

ierte und andere Menschen, die von 
den Nazis als „asozial“ kategorisiert 
wurden; als sogenannte „Berufsver-
brecher“ klassifizierte Menschen; und 
Homosexuelle.

Wenngleich nicht neu

Die Ausstellung legt von vornher-
ein fest: Die NS-Ideologie beruhte auf 
vermeintlicher Biologie, nicht Politik. 
Mithilfe der Rassenideologie, deren 
Ursprung im 18. Jahrhundert liegt, ka-
tegorisierten die Nationalsozialisten 
Menschen in verschiedene Gruppen. 
Das NS-Regime verneinte so das In-
dividuum. Betroffen waren alle, die 
in den Augen der Nationalsozialisten 
nicht zur „Aufbesserung“ der kollekti-
ven Volksgemeinschaft beitrugen. 

Auch in Luxemburg, so erfahren 
Besucher*innen, fand die Ideologie 
der Rassenhygiene Anklang. Denn 
Minderheiten wie die Jenische ‒ die 
hierzulande als „Kiermesläit“ bekannt 
waren ‒ wurden schon seit Jahrhun-
derten diskriminiert und ausgegrenzt.

Mit der biologischen NS-Ideologie, 
die von Vereinen wie dem hiesigen 
für Volks- und Schulhygiene verbrei-
tet wurde, verschärft sich die Lage ab 
1933 jedoch zunehmend. Deutsche Ge-
setze und Institutionen, wie die 1899 
gegründete und bis in die 1960er-Jahre 
weitergeführte „Reichszentrale zur 
Bekämpfung des Zigeunerunwesens“, 
wurden ab der Besetzung im Mai 1940 
auch in Luxemburg eingeführt.

Auf flimmernden Leinwän-
den bringen zwei gegensätzliche 
Propaganda-Filme die NS-Ideologie 
bildlich auf den Punkt: Während 
Luxemburger*innen für die Natio-
nalsozialisten zur „guten, deutschen 
Rasse“ gehörten, waren religiöse, 
rassifizierte Minderheiten und Men-
schen aus ärmeren Sozialschichten 
den Nationalsozialist*innen ein Dorn 
im Auge, wenn auch aus unterschied-
lichen Gründen.

Deutschsprachige Sinti, jenische 
und sichtbar behinderte Menschen 
wurden als „Schmarotzer“ und „biolo-
gische“ Gefahren dargestellt. Schwar-
ze Menschen galten als „feindliche 
Staatsbürger“. Die für gewöhnlich 
pazifistischen Zeugen Jehovas und 
homosexuelle Menschen stellten da-

gegen durch ihre vermeintliche „Ver-
haltensstörung“ eine soziale Gefahr 
dar. Und als „asozial“ eingestufte 
Menschen, etwa Prostituierte oder 
Alkoholiker, galt es wegen vermeintli-
cher Erb- und Geschlechtskrankheiten 
„auszusäubern“. „Sie alle‟, fasste der 
Historiker Vincent Artuso im Rahmen 
eines Rundtischgesprächs über die 
Ausstellung zusammen, „waren für 
die Nationalsozialisten Probleme, die 
es zu lösen galt‟.

Die Schlinge zieht sich zu

Mithilfe akribisch erstellter Listen, 
Gesetzesentwürfen und Zeitungsarti-
keln, die hinter Glas und auf Wänden 
ausgestellt sind, stellt die informati-
ve, wenn auch textlastige Ausstellung 
dar, inwiefern das NS-Regime hiesige 
Bereiche für die Ausgrenzung und De-
portation der Minderheiten miteinbe-
zog. Ab 1933 kamen monatlich neue 
Verordnungen hinzu, immer mehr 
Gruppen gerieten ins Fadenkreuz der 
Nationalsozialist*innen. Übernahmen 
anfangs noch die Einsatzkommandos 
der Sicherheitspolizei und des Sicher-
heitsdienstes die Verfolgung, wur-
den nach und nach das Gesundheits-, 
Justiz- und Verwaltungssystem mit 
einbezogen.

Als 1940 Gauleiter Gustav Simon 
die Zivilverwaltung in Luxemburg 
übernahm, setzte er ein „Ehe- und 
Tauglichkeitszeugnis‟ durch. Ehen 
mit „Nichtdeutschen“ wurden ver-
boten. Es folgten Arbeitsverluste, 
Festsitzungsbefehle, Zwangssterilisie-
rungen, Zwangsschwangerschaftsab-
brüche, Verfolgungen, Todesurteile 
und Deportationen. 

Unter dem von den Nationalsozi-
alisten verschärftem Paragraph 175 
wurden etwa 30 homosexuelle Män-
ner in Luxemburg verhaftet, drei 
von ihnen wurden in ein Konzent-
rationslager deportiert. Nach einem 
Reichserlass von Oktober 1942 wies 
die administrative Verwaltung von 
Luxemburg-Stadt eine schwarze Per-
son aus. Jenische und Menschen mit 
einer Behinderung wurden zwangs-
sterilisiert. 60 jenische Familien aus 
Luxemburg wurden ermordet. Die 
Sterberate in der Ettelbrücker An-
stalt für Menschen mit einer geistigen 

oder körperlichen Behinderung lag im 
Schnitt bei jährlich 12 Prozent. Zehn 
luxemburgische „Berufsverbrecher“ 
und eine Frau, die ihr Leben mit Pro-
stitution verdiente, starben in den 
Konzentrationslagern.

Trotz des Titels der Ausstellung, 
liegen diese individuellen Geschich-
ten nicht im Vordergrund. Stattdessen 
bilden große Plakate mit kontextuali-
sierenden Beschreibungen und histo-
rischen Fakten den Hauptteil der Aus-
stellung. Ihr Beitrag zum öffentlichen 
Bewusstsein sowie ihr Archivwert ist 
dank der unzähligen Informationen 
unbestreitbar.

So nennt die Ausstellung neben der 
systematischen und bürokratischen 
Natur der Verfolgungen auch einzel-
ne Nationalsozialisten und Kollabora-
teure, die aktiv an der Umsetzung der 
NS-Ziele arbeiteten, beim Namen. Bei-
spielsweise hängt ein Schwarz-Weiß-
Foto des Arztes Franz Demuth neben 
einer mit Pelz besetzten Robe des Ju-
risten Adolf Raderschalls, der ab 1941 
als Landgerichtsdirektor homosexuel-
le Menschen verurteilte.

Während die einzelnen Täter mit-
ten im Raum und auf den Wänden 
ausgestellt werden, liegen die Ge-
schichten der Betroffenen in farbigen 
Papierakten. Wer über individuelle 
Schicksale erfahren möchte, muss 
sich also die Zeit nehmen, durch die-
ses in Regalen ausgestellte Archiv zu 
blättern. Auch wenn dies zusammen 

Video-Interviews mit Expert*innen veranschaulichen, warum Betroffene lange Zeit sowohl von der 
Erinnerungskultur als auch von der Forschung vergessen worden sind.

mit den textlastigen Abbildungen den 
Besucher*innen das Kennenlernen 
der einzelnen Geschichten etwas er-
schwert: Entsprechend interaktiv und 
vor allem intim ist das Erfahren über 
das Leben der Betroffenen, die jede*r 
für sich entdeckt. 

Nach dem Krieg erhalten die we-
nigsten der überlebenden Vergesse-
nen eine Entschädigungszahlung. Zu 
groß sind noch die Tabus, verdeutli-
chen ausgestellte Video-Interviews 
mit Experten, die Diskriminierungen 
halten bis heute an. Eine genaue Ge-
samtzahl der „vergessenen Opfer“ aus 
Luxemburg gibt es keine, antworte-
te die Historikerin Kathrin Mees auf 
Nachfrage der woxx. Schätzungen zu-
folge lag die Anzahl der Betroffenen 
aus minderheitlichen Gruppen, die in 
Konzentrationslager interniert wur-
den, zwischen 15 und 20 Prozent.

Da das Bewusstsein für diese Op-
fergruppen heutzutage noch sehr be-
grenzt ist, sei die temporäre Ausstel-
lung nur ein erster Schritt, so Mees. Als 
nächstes wollen die Historiker*innen 
die heutige Situation der Minderheiten 
beleuchten. Mit aktuellen Schicksalen 
wird sich das Museum demnach in ei-
ner künftigen Ausstellung befassen.

„Vergessene Opfer des NS-Regimes in Luxemburg“,  
Musée national de la résistance et des droits 
humains (Place de la Résistance,  
L-4041 Esch-sur-Alzette), Di. – So. 10 – 18 Uhr.  
Bis zum 23. Dezember. 

Co
py

ri
gh

t: 
w

ox
x)


